
 

 

 

ALTERNATIVAS TEÓRICAS DECOLONIAIS PARA A CIÊNCIA DA INFORMAÇÃO: 
PENSAMENTO DE FRONTEIRA E DIÁLOGO INTERCULTURAL 

Felipe Arthur Cordeiro Alves, Universidade Federal da Paraíba, https://orcid.org/0000-
0003-1339-710X, Brasil, felipecordeiro41@hotmail.com 

Wendia Oliveira de Andrade, Universidade Federal do Pará, https://orcid.org/0000-0002-
1917-8218, Brasil, wendia@ufpa.br 

Edivanio Duarte de Souza, Universidade Federal de Alagoas, https://orcid.org/0000-0002-
7461-828X, Brasil, edivanio.duarte@ichca.ufal.br 

Eixo:  Perspectivas Epistemológicas 

1 Introdução 

A complexidade e a interconexão crescentes 
do mundo globalizado atual expõem as 
históricas assimetrias socioeconômicas, 
tecnológicas e, principalmente, epistêmicas 
entre o Norte Global e o Sul Global. Essas 
disparidades são legadas do colonialismo 
histórico e foram intensificadas pelas diversas 
formas de colonialidade. Não é coincidência 
que países que passaram por processos de 
colonização frequentemente apresentem 
indicadores socioeconômicos inferiores em 
comparação aos países colonizadores. Da 
mesma forma, não é mero acaso que ainda 
persista a visão de países de “primeiro, 
segundo ou terceiro mundo”, ou de 
“civilizados” e “não civilizados". Toda essa 
conjuntura está profundamente alicerçada no 
colonialismo histórico e na modernidade. 

É imperativo que as ciências, em especial as 
sociais, expandam seus horizontes 
epistemológicos. Alinhado a essa visão e em 
consonância com o Eixo Perspectivas 
Epistemológicas, este estudo desvela 
alternativas decoloniais para a pesquisa em 
Ciência da Informação. Nesse sentido, o 
estudo procura oferecer caminhos para a 
desconstrução do pensamento universalizante 

e eurocentrado que permeia as ciências 
modernas, abrindo espaço para o 
florescimento de novas formas de saber. 

Para Dussel (2016), existem culturas 
universais assimétricas, espelho de suas 
condições econômicas, políticas, científicas, 
tecnológicas e militares. Estas culturas, 
embora distintas da modernidade europeia, 
conviveram com ela e aprenderam a 
responder, a seu modo, aos desafios por ela 
impostos. Mesmo assim, o colonialismo 
histórico persiste sob a forma de 
colonialidade, a face sombria da modernidade 
(Mignolo, 2017). 

A colonialidade, como extensão persistente e 
atuante do colonialismo, imbrica-se no 
sistema capitalista com vieses racistas de 
dominação (Quijano, 2009). Nessa esteira, 
Santos (2019) considera que a independência 
das colônias extinguiu plenamente o domínio 
colonial, mas o colonialismo se transformou 
em novas formas de violência. A colonialidade 
e a modernidade são, portanto, eixos 
constitutivos das relações sociais, culturais e 
epistêmicas na contemporaneidade.  

A colonialidade se manifesta em três 
dimensões interligadas: poder, ser e saber. Ela 



2 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

representa a continuidade do colonialismo, 
impactando profundamente o modo de vida 
dos povos colonizados. Esse processo 
classifica indivíduos e culturas, impondo-lhes 
uma visão de mundo pautada na 
racionalidade branca, cristã e capitalista. No 
âmbito do saber, a colonialidade estabelece 
uma epistemologia centrada na Europa e nos 
seus padrões “modernos” de humanidade, 
ditando os regimes de produção de 
conhecimento. Já a colonialidade do ser atua 
na dimensão ontológica, moldando a própria 
percepção da existência e da identidade 
(Oliveira & Silva, 2021).  

As dimensões da colonialidade — poder, ser e 
saber — mantêm uma relação intrínseca. No 
entanto, a dimensão do poder possui um 
status basilar. Isso porque o poder, emanado 
das relações coloniais, é tão proeminente que 
é capaz de estruturar — seja de forma 
construtiva, destrutiva, disruptiva ou 
reconstrutiva — os ambientes, as pessoas e os 
conhecimentos. Conforme De Lyssovoy & 
Fregoso Bailón (2021), a colonialidade do 
poder designa um tipo de poder com origem 
intrinsecamente colonial. Sua articulação 
como ordem mundial emergiu após a invasão 
europeia das Américas. 

Trata-se, portanto, de um poder estrutural 
que se edifica e se mantém nas diversas 
interações dos seres, que, por sua vez, geram 
conhecimento a partir dessas inter-relações. 
Da mesma forma, o saber é um produto dos 
seres, influenciado diretamente pelas relações 
de poder. Apesar da profunda conexão entre 
essas três dimensões, este estudo se 
concentra na colonialidade do saber. Essa 
esfera da colonialidade se manifesta nos 
construtos epistêmicos, moldados por regras 
específicas de produção e comunicação 
científica. 

Consoante Grosfoguel (2008) nenhuma 
cultura no mundo ficou intocada perante a 
modernidade europeia. Porém, a mera 
identificação dessa influência não se configura 
como um fim em si mesmo; torna-se 
imprescindível a busca por estratégias que 
possibilitem a desconstrução, mesmo que 
paulatinamente, desse cenário. Diante desta 

conjuntura, o pensamento de fronteira se 
revela uma lente teórica potente, capaz de 
iluminar as zonas de contato entre diferentes 
povos e culturas, fomentando um diálogo 
intercultural que valorize a diversidade 
epistêmica e desconstrua o “apartheid 
epistêmico” (Rabaka, 2010). 

Assim, este estudo busca responder à 
seguinte questão: como o pensamento de 
fronteira e o diálogo intercultural podem 
contribuir para o desenvolvimento de estudos 
decoloniais na Ciência da Informação? 
Justifica-se esta investigação pela necessidade 
premente de desconstruir a colonialidade de 
saberes no campo e fomentar diálogos 
interculturais que favoreçam a diversidade 
epistêmica. O objetivo desta comunicação é 
apresentar o pensamento de fronteira e o 
diálogo intercultural como alternativas 
teóricas decoloniais para a Ciência da 
Informação. 

2 Referencial Teórico 

O apartheid epistêmico e a colonialidade do 
saber refletem a divisão entre o Norte Global 
e o Sul Global, estabelecida pelo colonialismo 
e perpetuada pelas diversas formas de 
colonialidade que mantiveram o 
eurocentrismo no mundo moderno e 
contemporâneo.  

Consoante Alves (2025), assim como há uma 
divisão internacional do trabalho e uma 
geopolítica global que moldam as relações 
diplomáticas e econômicas, existem também 
geopolíticas do conhecimento operando no 
mundo. Essas geopolíticas distribuem, de 
forma impositiva, os papéis de protagonistas, 
antagonistas, coadjuvantes e figurantes no 
cenário da produção epistemológica. Quase 
sempre, o protagonismo científico é 
concedido a países europeus ou norte-
americanos, enquanto os papéis de menor 
expressão precisa ser arduamente 
conquistados por nações que sofreram o 
processo de subalternização colonial. A 
geopolítica do conhecimento é categorizada e 
explicitada por intelectuais do mundo inteiro, 
porém, essas possuem em comum o 



3 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

reconhecimento da hierarquização epistêmica 
e da ação colonial na produção do 
conhecimento.  

Santos (2007) ilustra a divisão epistêmica 
global por meio dos conceitos de 
"pensamento abissal" e "linhas abissais”. O 
autor concebe o pensamento abissal como um 
sistema que opera através de distinções 
visíveis e invisíveis. As distinções invisíveis são 
criadas por linhas imaginárias que segmentam 
a realidade social em dois universos: "deste 
lado da linha" e "do outro lado da linha". O 
que está "do outro lado" é considerado 
inexistente, e, consequentemente, tudo que 
ali é produzido também é tido como 
inexistente. Já as distinções visíveis se 
manifestam na tensão entre as regulações e 
as emancipações sociais. As linhas abissais 
separam o mundo humano do mundo 
subumano. Essa separação é tão profunda que 
práticas desumanas não chegam a questionar 
os princípios de humanidade estabelecidos 
para o "lado de cá". O autor argumenta que as 
colônias representam um modelo de exclusão 
radical, cuja lógica persiste no pensamento e 
nas práticas modernas ocidentais, assim como 
no ciclo colonial (Santos, 2007). 

O pensamento abissal e as linhas abissais 
atravessam as três dimensões da 
colonialidade, mas seu impacto é 
especialmente notável na colonialidade do 
saber. Esse modelo estrutura as relações de 
poder, criando hierarquias ontológicas entre 
os seres de um lado da linha e os do outro. 
Consequentemente, a produção de 
conhecimento também é hierarquizada, 
distinguindo entre saberes de "primeira e 
segunda grandeza", e classificando países 
como produtores de conhecimentos mais 
robustos ou meramente "artesanais".  

Vale sopesar, contudo, que que o Sul é uma 
categoria epistemológica, não meramente 
geográfica. Embora o Sul epistemológico e o 
Sul geográfico se sobreponham parcialmente, 
especialmente em países que sofreram o 
colonialismo histórico, as epistemologias do 
Norte também prosperam no Sul geográfico, 
nas "pequenas Europas" epistemológicas da 
América Latina, do Caribe, da África, da Ásia e 

da Oceania. Similarmente, o Sul 
epistemológico pode ser encontrado no Norte 
geográfico, nas lutas de trabalhadores 
imigrantes, vítimas de racismo, refugiados, 
mulheres vítimas de violência doméstica e 
outros grupos oprimidos (Santos, 2019). 

Nesse sentido, Alves (2025) argumenta que, 
embora a origem do pesquisador seja 
frequentemente usada para validar o 
conhecimento, é provável que estudiosos do 
Sul defendam, consciente ou 
inconscientemente, e de forma direta ou 
indireta, o pensamento hegemônico moderno 
ocidental. O inverso também pode ocorrer. 
Portanto, a questão não se resume ao local de 
nascimento ou à posição geográfica, mas sim 
a uma postura de compromisso com os mais 
oprimidos, respeitando quem eles são. No 
entanto, é fundamental investigar, em 
diversos campos, o nível de 
comprometimento de cada pesquisador com 
uma perspectiva hegemônica do 
conhecimento. 

A geopolítica do conhecimento se manifesta 
de diversas formas, dependendo do contexto 
e da perspectiva. Por exemplo, Grosfoguel 
(2008) destaca que feministas negras 
abordaram a questão sob a ótica da 
“epistemologia afrocêntrica”, enquanto 
Enrique Dussel, filósofo da libertação latino-
americano, cunhou o termo “geopolítica do 
conhecimento”. O próprio Grosfoguel (2008), 
inspirado em Frantz Fanon e Gloria Anzaldúa, 
propõe a “corpo-política do conhecimento”. 
Ele argumenta que, além da geopolítica do 
conhecimento, o pensamento moderno 
ocidental implementou uma “egopolítica do 
conhecimento”. Enquanto a geopolítica do 
conhecimento analisa as relações de poder 
que moldam a produção e a circulação global 
de saberes, a egopolítica foca no "Ego" não 
situado, um sujeito epistêmico desprovido de 
marcadores sociais de diferença como gênero, 
classe e raça. Ao desvincular o sujeito da 
enunciação de seu lugar epistêmico, a filosofia 
e as ciências ocidentais criam o mito de um 
conhecimento universalmente verdadeiro. 
Isso não só oculta a identidade de quem 
enuncia, mas também a localização 



4 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

geopolítica e o corpo-política das estruturas 
de poder/conhecimento colonial de onde 
esses sujeitos se pronunciam (Grosfoguel, 
2008). 

A desvinculação do sujeito de seu lugar 
epistêmico é um erro crasso, amplamente 
criticado por diversos pensadores, como 
Enrique Dussel, Walter Mignolo e Boaventura 
de Sousa Santos. Essa postura universalizante 
ignora a diversidade e a pluralidade de 
conhecimentos e saberes, forçando diferentes 
sujeitos a se encaixarem em uma única e 
restrita categoria. Compreender essa 
desvinculação é crucial para identificar e 
propor caminhos para a superação da 
geopolítica e da colonialidade do 
conhecimento. A chave hermenêutica para a 
compreensão deste fenômeno é a diferença 
colonial.  

A diferença colonial no/do mundo 
colonial/moderno é também o lugar 
onde se articulou o “ocidentalismo”, 
como imaginário dominante do 
mundo colonial/moderno. 
Posteriormente o Orientalismo e, 
mais recentemente, os estudos de 
área, são aspectos complementares 
desse imaginário sobrepujante. O 
final da Guerra Fria e, 
conseqüentemente [sic], a falência 
dos estudos de área correspondem 
ao momento no qual unia nova 
forma de colonialismo, um 
colonialismo global, continua 
reproduzindo a diferença colonial em 
escala mundial, embora sem 
localizar-se em um determinado 
estado-nação. O colonialismo global 
revela a diferença colonial em escala 
mundial quando o “ocidentalismo" 
se defronta com o Oriente como 
precisamente sua própria condição 
de possibilidade - da mesma forma 
que, paradoxalmente, nos séculos 18 
e 19, o Ocidentalismo foi a condição 
da possibilidade do Orientalismo 
(Mignolo, 2003, p. 10). 

Uma das características mais marcantes da 
diferença colonial é a negação da existência 
do outro subalternizado no plano do "ser". 
Trata-se de uma negação ontológica, ou seja, 

um impedimento do direito do sujeito de ser 
quem ele é, da forma como é. Nesse sentido, 
segundo Missiato & Missiato (2022), a 
diferença colonial transcende as esferas 
política, econômica e social; ela é, 
fundamentalmente, uma diferença ontológica. 
Ela atua na seleção de quais vidas serão 
humanizadas e quais serão desumanizadas, 
operando em nome do "Ser" e do "não Ser". A 
própria ideia de raça é uma expressão dessa 
ontologia fragmentária que, desde o início da 
colonização das Américas, produziu 
identidades destinadas às periferias do Ser. 

Além de negar o direito de Ser, a diferença 
colonial inibe a expressão do sujeito, 
desvalorizando o conhecimento por ele 
produzido e configurando, assim, uma 
negação epistemológica. Desse modo, é 
possível considerar que a diferença colonial 
impele o sujeito subalternizado às periferias 
sociais, ontológicas, epistemológicas e até 
mesmo “existenciais”i. De acordo com Silva, 
Baltar & Lourenço (2018), a ideia de 
conhecimento universal legitima o 
pensamento eurocêntrico como o único 
válido, atuando silenciosamente para calar 
outras formas de pensar que estão à margem 
do padrão eurocêntrico, configurando uma 
espécie de genocídio intelectual. 

O pensamento eurocêntrico está alicerçado 
no conhecimento científico moderno. 
Contudo, segundo Santos (2018), esse modelo 
de racionalidade enfrenta uma crise profunda 
e irreversível. Podemos afirmar, com 
segurança, que as distinções básicas que 
sustentam o paradigma moderno dominante 
estão em colapso. As principais distinções em 
questão são entre conhecimento científico e 
senso comum, por um lado, e entre natureza e 
pessoa humana, por outro. Diferentemente da 
ciência aristotélica, a ciência moderna 
desconfia sistematicamente das evidências da 
nossa experiência imediata. Tais evidências, 
que fundamentam o conhecimento popular, 
são tidas como meras ilusões. 

Conforme Oliveira & Gomes (2021), o 
conhecimento científico é a face 
epistemológica da Modernidade, com o 
paradigma científico moderno consolidado 



5 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

como a forma hegemônica de compreender a 
natureza e a sociedade no Hemisfério 
Ocidental. Dentro da ciência moderna, 
estabeleceram-se cânones epistemológicos 
que validaram um grupo de filósofos. Esses 
pensadores, por sua vez, propagaram teses 
que serviram para sustentar a cosmovisão 
moderna sob perspectivas ontológicas, 
epistemológicas e axiológicas. É crucial 
entender que a ação colonialista vai além do 
âmbito acadêmico, em suas particularidades, 
e se estabelece como uma forma de 
hegemonia e dominação, num processo de 
afirmação do poder do Ocidente setentrional 
sobre o mundo. 

A desierarquização do conhecimento pode 
começar com o questionamento da primazia 
do conhecimento científico e, por extensão, 
da desvalorização dos saberes artesanais e 
dos conhecimentos locais de povos 
tradicionais. Afinal, como Bachelard (2006, 
pp.17) aponta, "o conhecimento científico é 
sempre a reforma de uma ilusão". O autor 
argumenta que, para o espírito científico, 
traçar nitidamente uma fronteira já significa 
superá-la. Para ele, o racionalismo a priori 
cartesiano, de caráter universal, configura-se 
como um racionalismo em recuo sobre a 
experiência, uma redução da realidade. Esse 
processo filosófico redutivo, em última 
análise, torna-se involutivo. Em oposição ao 
modelo cartesiano, Bachelard (2006) propõe 
um racionalismo integral ou integrante. Este 
se estabelece apenas após a consideração das 
características das regionalidades e das 
experiências locais, não sendo, portanto, 
universal. 

Conforme aponta Santos (2019), na 
perspectiva das epistemologias do Sul, os 
termos "conhecimento" e "saber" devem ser 
tratados quase como sinônimos, apesar de 
suas sutis distinções no uso da linguagem, as 
quais remontam às suas origens etimológicas. 
A palavra "conhecer" deriva do latim 
cognoscere, que, com o grego gnosis + cum, 
significa "obter conhecimento de" ou "passar 
a ter conhecimento de" — um processo 
essencialmente intelectual. Já "saber", do 
latim sapere, remete a "ter conhecimento" 

através do sentido do gosto (de sapio, ter 
gosto, ter bom paladar). Curiosamente, a 
palavra "sabor" compartilha a mesma raiz 
etimológica de "saber". A tensão gerada na 
cultura ocidentalocêntrica talvez explique por 
que "conhecimento" se associa facilmente à 
"ciência", enquanto "saber" é frequentemente 
vinculado a "sabedoria" ou "sagacidade". Em 
outras palavras, na perspectiva dominante, o 
conhecimento é atrelado a uma atividade 
cognitiva e intelectual, enquanto os saberes 
são vistos como resultados de percepções, 
observações e dos sentidos, muitas vezes 
pejorativamente traduzidos como "sabedoria 
popular" em vez de "conhecimento popular" 
(Santos, 2019). 

A desconstrução da hierarquização do 
conhecimento passa também inevitavelmente 
pela ressignificação das relações de poder, 
pois, conforme Grosfoguel (2008), um diálogo 
intercultural Norte-Sul demanda a 
descolonização dessas relações. Um diálogo 
horizontal, em contraposição ao modelo 
vertical ocidental, requer uma transformação 
nas estruturas de poder globais. Em vez de 
buscar um consenso, podemos imaginar 
mundos alternativos que transcendam o 
eurocentrismo e o fundamentalismo, 
embasados no respeito à diversidade e na 
justiça social. 

É interessante notar que Grosfoguel (2008) 
emprega o verbo “imaginar”, sugerindo uma 
lacuna na luta contra as colonialidades: a falta 
de imaginação, de sonhos, de teorização e de 
construção de utopias. De fato, em um 
primeiro momento, a proposta de um diálogo 
horizontal pode parecer inatingível, dada a 
complexidade macrossocial envolvida. É, sem 
dúvida, um desafio considerável, levando em 
conta todas as variáveis. No entanto, a 
ousadia de conceber mundos alternativos ao 
pensamento moderno pode ser o ponto de 
partida para a tão necessária descolonização 
epistêmica, viabilizada por traduções 
interculturais. Em conformidade com Dussel 
(2016, pp.67), “sistemas culturais, cunhados 
por milênios, podem quebrar em décadas, ou 
se desenvolver pelo choque com outras 
culturas”.  



6 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

Contudo, convém salientar que essa 
imaginação não se trata de um mero 
idealismo, mas sim de um imaginar 
epistemológico. Para Santos (2019), o 
processo de descolonização das ciências 
sociais eurocêntricas envolve a substituição da 
imaginação sociológica de C.W. Mills pela 
imaginação epistemológica. Enquanto a 
imaginação sociológica busca uma crítica 
interna às ciências sociais eurocêntricas, a 
imaginação epistemológica parte de uma 
crítica externa. Seu objetivo é viabilizar uma 
ecologia de saberes e uma ciência pós-abissal, 
fortalecendo as lutas sociais contra a 
dominação. A imaginação epistemológica 
exige um novo repertório de ideias e de 
perspectivas e o estabelecimento de relações 
entre conceitos e realidades até então não 
conectadas. 

A imaginação epistemológica está 
intrinsecamente ligada à justiça cognitiva, 
afinal, não há justiça social plena sem a 
desierarquização do saber. Mais que um 
exercício intelectual, ela é uma postura que 
permite reinventar as teorias das ciências 
sociais. Em vez de partir de modelos abstratos 
e universais, cientistas do Norte Global, por 
exemplo, podem construir conhecimento a 
partir das experiências concretas de seus 
sujeitos, abrindo espaço para alternativas 
epistêmicas que realmente compreendem as 
suas realidades locais. 

De acordo com Dussel (2016), um diálogo 
intercultural verdadeiramente produtivo deve 
ser transversal, ocorrendo principalmente 
entre as periferias e não se limitando a 
interações entre representantes acadêmicos 
ou institucionais dominantes. Ele enfatiza a 
necessidade de um diálogo multicultural que 
reconheça as assimetrias e as relações de 
poder existentes entre as culturas, em vez de 
se basear em uma ilusória simetria. Essa 
perspectiva crítica é essencial para entender a 
transmodernidade, que engloba aspectos 
anteriores e posteriores à cultura euro-
americana moderna, presentes em culturas 
universais não europeias que caminham rumo 
a uma utopia pluriversal. 

Santos (2019), em uma perspectiva 
complementar, defende a tradução 
intercultural como um meio de articular 
diferentes movimentos sociais e lutas. Isso 
contribui para transformar a diversidade 
epistemológica e cultural do mundo em um 
terreno fértil para combater o capitalismo, o 
colonialismo e o patriarcado. A tradução 
intercultural não é um exercício intelectual 
isolado das lutas sociais, mas um 
macroprocesso que reconhece as diferenças e 
promove consensos sólidos, permitindo a 
partilha de lutas e riscos. 

Uma das principais dificuldades nos diálogos 
interculturais é a relutância em acolher 
críticas e, especialmente, as autocríticas. Essa 
característica, comum tanto ao campo 
progressista quanto ao conservador, revela 
uma tendência a privilegiar o diálogo com 
interlocutores que já compartilham de 
mesmas convicções e valores. Isso restringe o 
potencial de aprendizado e transformação 
desses processos. Seria equivalente ao dito 
brasileiro de “fazer pregações para 
convertidos”.  

Nesse sentido, Dussel (2016) argumenta que, 
para ser autêntico e transformador, o diálogo 
intercultural não pode se limitar a um mero 
intercâmbio de elogios entre defensores de 
suas respectivas culturas, que buscam apenas 
mostrar as virtudes de sua própria tradição. 
Pelo contrário, o diálogo intercultural genuíno 
se estabelece, sobretudo, entre os críticos da 
própria cultura — aqueles intelectuais que 
estão na “fronteira” (Dussel, 2016). Esses não 
apenas defendem sua cultura de seus 
inimigos, mas também estabelecem diálogos 
críticos e recriam suas culturas. A 
Modernidade pode, portanto, atuar como um 
catalisador crítico quando utilizada por 
“críticos da própria cultura”. O diálogo 
intercultural prioritário é entre “críticos da 
periferia” (Sul-Sul), fortalecendo a ação 
conjunta antes do diálogo Sul-Norte. 

Com efeito, é fundamental que o diálogo 
prioritário Sul-Sul permita aos críticos da 
periferia um conhecimento aprofundado de 
sua própria conjuntura. Isso é essencial para 
que possam discernir os ditames impositivos 



7 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

do Norte para o Sul e, assim, identificar onde 
os diálogos e as traduções interculturais 
podem ser verdadeiramente profícuos e 
efetivos. Santos (2019) diferencia dois tipos de 
tradução: Sul-Norte/Norte-Sul e Sul-Sul. A 
primeira ocorre entre conhecimentos/culturas 
do Norte Global e do Sul Global; a segunda, 
entre conhecimentos/culturas exclusivamente 
do Sul Global. Contudo, a localização em 
regiões epistêmicas não implica autonomia 
total, uma vez que a intercambialidade 
impede a existência de entidades cognitivas 
puras. No Brasil e na América Latina, e 
particularmente no contexto desta pesquisa, a 
predominante tradução Norte-Sul sugere que 
a intercambialidade Sul-Sul pode ser uma 
alternativa para a descolonização da Ciência 
da Informação, permitindo a conformação de 
uma identidade idiossincrática para esta 
região. 

Convém salientar, contudo, que a 
desarticulação da colonialidade do saber nas 
ciências, e mais especificamente na Ciência da 
Informação, não acontecerá por meio de 
abordagens reacionárias como o nacionalismo 
ou o fundamentalismo. A simples exclusão de 
autores do Norte Global em pesquisas do Sul 
Global, por exemplo, não oferece uma solução 
para essa conjuntura. Na verdade, ao adotar 
tal postura, os cientistas da informação 
estariam incorrendo no erro de uma educação 
não libertadora, conforme apontado por 
Freire (1970). 

O monologismo e a visão global monotópica 
do Ocidente, ao interagirem com outras 
culturas, partem de uma posição de 
superioridade, ignorando as cosmologias e as 
epistemologias alheias. Essa imposição se 
manifestou historicamente através da 
conversão religiosa, da missão civilizadora, do 
desenvolvimentismo e, mais recentemente, 
de intervenções militares sob o pretexto de 
Democracia e Direitos Humanos. Diante dessa 
imposição colonial eurocêntrica, surgem como 
resposta os nacionalismos e os 
fundamentalismos do chamado Terceiro 
Mundo. No entanto, os fundamentalismos, 
embora respondam à Modernidade 
eurocêntrica, propõem uma modernidade 

alternativa que, paradoxalmente, reproduz 
elementos eurocêntricos, hierárquicos, 
autoritários e antidemocráticos. Da mesma 
forma, os nacionalismos, ao reforçarem o 
Estado-nação, endossam a estrutura político-
institucional do sistema capitalista 
colonial/moderno, tornando-se cúmplices do 
pensamento e das estruturas políticas 
eurocêntricas (Grosfoguel, 2008). 

Dialogar interculturalmente ou realizar uma 
tradução intercultural significa não ter medo 
de interagir com o diferente. O cientista da 
informação que busca um diálogo 
intercultural eficaz deve cultivar uma mente 
aberta, sem se fechar em suas próprias ideias. 
Em vez disso, ele precisa estar receptivo a 
estabelecer relações dialógicas com o outro, 
posicionando-se nas fronteiras das lutas 
socioeconômicas e políticas, mas, acima de 
tudo, nas fronteiras epistêmicas. Aproximar-se 
do outro é mais fácil quando se desloca para 
essas fronteiras, assim como alguém que sai 
do centro de uma cidade ou país e vai para a 
divisa estará mais próximo de quem está em 
outro lugar. Em conformidade com Oliveira & 
Gomes (2021), a fronteira é o local da 
subalternidade e da diferença colonial, sendo, 
simultaneamente, o lócus das estratégias de 
resistência, da opção decolonial e da 
emergência das histórias locais, seus saberes e 
suas memórias. Nesse sentido, a 
Epistemologia de Fronteiras se estabelece 
como um compromisso epistemológico, ético 
e político em favor da pluriversalidade, 
configurando-se como um projeto universal 
que confronta quaisquer universalismos 
abstratos. 

Para Grosfoguel (2008), uma das soluções 
mais plausíveis para a descolonização 
cognitiva é o pensamento crítico de fronteira 
(Epistemologias de Fronteira), desenvolvido 
por Walter Mignolo. Esse pensamento 
fronteiriço, por sua vez, emerge como a marca 
distintiva de qualquer projeto descolonial. 
Afinal, a Epistemologia Fronteiriça se 
configura como a episteme do antropos que 
se recusa a se submeter à humanitas, sem, 
contudo, poder ignorá-la completamente. 
Nesse contexto, a descolonialidade e o 



8 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

pensamento fronteiriço revelam-se 
intrinsecamente interconectados, 
transcendendo as abordagens cartesianas ou 
marxistas. Eles encontram ressonância na 
consciência de imigrantes que habitam países 
do Norte Global. Essa consciência, que surge 
de fraturas na ordem estabelecida, mostra-se 
como um dos caminhos pelos quais o 
pensamento descolonial e fronteiriço se 
manifesta (Mignolo, 2015). 

Dois verbos se destacam como bússolas para 
guiar o desenvolvimento do pensamento 
fronteiriço: ressignificar e transcender. A 
descolonização cognitiva se revela como um 
caminho árduo a ser pavimentado, uma 
jornada que exige a conjugação desses dois 
verbos nas ciências sociais e, particularmente, 
na Ciência da Informação. Ressignificar é 
essencial para desatar os nós da colonialidade 
que nos aprisionam, atribuindo uma nova 
conotação às construções teóricas modernas. 
Já transcender permite que esse arcabouço 
teórico ressignificado possa conduzir o campo 
para um futuro liberto do cárcere epistêmico. 

O pensamento crítico de fronteira emerge 
como a resposta epistêmica do subalterno ao 
projeto eurocêntrico da Modernidade. Em vez 
de uma rejeição in toto da Modernidade, as 
epistemologias de fronteira propõem uma 
redefinição da retórica emancipatória 
moderna a partir das cosmologias e das 
epistemologias do subalterno, situado no lado 
oprimido e explorado da diferença colonial. 
Essa redefinição tem como objetivo a luta por 
uma libertação descolonial e a construção de 
um mundo capaz de superar a Modernidade 
eurocentrada. O pensamento de fronteira, 
portanto, redefine conceitos como cidadania, 
democracia, Direitos Humanos, humanidade e 
relações econômicas, extrapolando as 
definições impostas pela Modernidade 
europeia. Longe de ser um fundamentalismo 
antimoderno, o pensamento de fronteira 
configura-se como uma resposta 
transmoderna descolonial do subalterno à 
Modernidade eurocêntrica (Grosfoguel, 2008). 

Um exemplo teórico que o emprego dos 
verbos ressignificar e transcender, alinhado ao 
pensamento de fronteira, é a 

transmodernidade. Proposta por Enrique 
Dussel, a transmodernidade é, segundo 
Grosfoguel (2016), um projeto para a 
decolonização incompleta, onde o prefixo 
"trans" significa "além". Dussel (2016) 
considera a Transmodernidade como o 
conceito que abarca todos os aspectos 
situados "além" (e, cronologicamente, 
"anteriores") às estruturas valorizadas pela 
cultura euro-americana moderna. 
Atualmente, esses aspectos manifestam-se 
nas grandes culturas universais não europeias 
e têm impulsionado um movimento em 
direção a uma utopia pluriversal. 

A transmodernidade busca diálogos 
interfilosóficos que gerem uma pluralidade de 
sentidos, em harmonia com a diversidade 
inerente ao mundo. Contudo, essa valorização 
da diversidade epistêmica não deve ser 
confundida com um multiculturalismo liberal 
que ignora as estruturas de poder. Assim, a 
transmodernidade reconhece a diversidade 
sem cair no relativismo epistêmico. Em vez 
disso, a transmodernidade reconhece a 
necessidade de um projeto global 
compartilhado que se oponha ao capitalismo, 
patriarcado, imperialismo e colonialismo. No 
entanto, ela rejeita soluções universais 
impostas por um grupo. Enquanto a 
Modernidade europeia se traduzia em "um 
define pelos outros", a transmodernidade 
clama por uma pluralidade de soluções, onde 
"muitos decidem com muitos" (Grosfoguel, 
2016). 

Em síntese, o pensamento de fronteira pode 
ser considerado um levante ressignificador 
contra as diversas construções epistêmicas 
que se propõem estruturantes da 
universalidade. Segundo Oliveira & Silva 
(2021), a Epistemologia de Fronteiras opera 
uma crítica decolonial às teorias do 
conhecimento, forjadas nos centros 
geopolíticos de poder e que se pretendem 
universalistas. Nesse sentido, o cientista social 
que desenvolve pesquisas com base no 
pensamento de fronteira transcende a 
polarização fundamentalista entre categorias 
modernas e antimodernas, transitando entre 
elas. Em outras palavras, "o intelectual crítico 



9 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

deve ser alguém localizado entre as duas 
culturas (a sua e a moderna). A border 
(fronteira) entre duas culturas é lugar de um 
pensamento crítico" (Dussel, 2016). 
Reconhecidas as assimetrias e estabelecendo 
um diálogo horizontal é possível o diálogo 
intercultural entre os “deste lado da linha” 
(sociedades metropolitanas) e os “do outro 
lado da linha” (territórios coloniais), conforme 
categoriza Santos (2009). 

3 Procedimentos Metodológicos 

Originada de uma tese de doutorado, que 
investigou as influências da colonialidade do 
saber na Ciência da Informação brasileira, esta 
pesquisa adota o mesmo desenho 
metodológico. 

O presente estudo possui um caráter teórico-
descritivo-analítico e emprega uma 
abordagem qualitativa. Para a construção do 
corpus bibliográfico, foram utilizadas obras 
que representam tanto as críticas intra-
europeias quanto as extra-europeias à 
modernidade, estabelecendo um diálogo 
entre essas perspectivas críticas. As críticas ao 
modelo de racionalidade moderna surgiram 
na própria Europa. Conforme Oliveira & 
Gomes (2021), a formação da ciência moderna 
e a crítica epistemológica a ela direcionada 
ocorreram na Europa Ocidental. Contudo, 
essa crítica estava intrinsecamente ligada a 
uma cosmovisão europeia, considerando as 
diversas tradições às quais pertenciam e de 
onde partiam todos os seus teóricos. A crítica 
intra-europeia e pós-positivista, representada 
por importantes autores como Gaston 
Bachelard, Michel Foucault, Fritjof Capra, 
Jürgen Habermas, Jean Piaget, Karl Popper e 
Boaventura de Sousa Santos, entre outros, 
embora de inegável relevância, ainda se 
insere, parcialmente, no horizonte da tradição 
ocidental. 

Partindo desse pressuposto, é imperativo que 
os estudos decoloniais na Ciência da 
Informação evitem o equívoco de desvalorizar 
a crítica intra-europeia, o que replicaria o 
modelo de silenciamento do Norte para o Sul. 
É crucial sopesar e desconstruir um 

revisionismo histórico que, de forma 
despudorada, tenta desqualificar e descartar a 
obra dos intelectuais mencionados. A 
replicação, com esses autores, das práticas da 
cultura moderna para com aqueles fora do 
Norte Global representa uma flagrante 
contradição e um ato de revanchismo. 

Na América Latina, o grupo 
Modernidade/Colonialidade desponta como 
um representante crucial da crítica extra-
europeia. Formado por pesquisadores de 
diversas áreas, majoritariamente latino-
americanos, o coletivo se dedica a analisar 
realidades regionais e a gerar uma bibliografia 
que oferece perspectivas alternativas para 
entender a história e as sociabilidades 
humanas. Essas novas abordagens desvelam 
aspectos antes obscurecidos pelos discursos 
da Modernidade, sobretudo aqueles 
relacionados aos sujeitos colonizados. Em 
2003, Edgar Lander organizou e publicou a 
obra "A colonialidade do saber – 
eurocentrismo e ciências sociais", em que 
reuniu grandes nomes daquele grupo, como 
Alejandro Moreno, Aníbal Quijano, Arturo 
Escobar, Edgardo Lander, Enrique Dussel, 
Fernando Coronil, Francisco López Segrera, 
Santiago Castro-Gómez e Walter D. Mignolo 
(Damasceno et al., 2021). 

Sem embargo, a presente pesquisa também é 
um exercício prático de uma postura 
metodológica que se aproxima de uma prática 
científica pós-abissal por meio do “conhecer-
com” na relação sujeito-sujeito. Consoante 
Santos (2019), essa postura se distingue por 
um envolvimento médio ou moderado do 
pesquisador com a comunidade. Busca-se 
conhecer com os locais, inserir-se no campo 
de pesquisa e estabelecer uma relação 
sujeito-sujeito. As metodologias utilizadas 
nessa postura possuem viés não extrativista e 
não são receitas mecânicas, pois os contextos 
de produção são diversificados. De modo 
complementar, é importante reiterar que o 
trabalho metodológico não-extrativista “[…] 
requer uma dose significativa de imaginação 
epistemológica” (Santos, 2019, pp.12).  No 
contexto de estudo, esta imaginação permite 
inferir, apontar e discutir consequências 



10 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

práticas de alternativas decoloniais para a 
construção epistemológica na Ciência da 
Informação.  

4 Pensamento de fronteira e diálogo 
intercultural na Ciência da Informação 

As análises e as discussões teórico-críticas 
demonstram o potencial do pensamento de 
fronteira e do diálogo intercultural como 
alternativas decoloniais na Ciência da 
Informação, fundamentadas por autores da 
crítica moderna intra-europeia, mas, 
principalmente, da crítica extra-europeia, 
notadamente, nas contribuições de 
intelectuais latino-americanos ligados ao 
grupo Modernidade/Colonialidade. Sem 
embargo, o grande desafio é entender como 
essas alternativas decoloniais teóricas podem 
ser materializadas em ações práticas. 

Oliveira & Gomes (2021) abordam a 
aplicabilidade da epistemologia de fronteira 
no contexto educacional. Eles consideram que 
se o sujeito, atravessado pelas contradições 
que emergem de suas experiências vividas nas 
zonas de confronto/contato da colonialidade 
(metaforicamente representadas pela 
fronteira), é o ponto de partida dessa 
epistemologia crítica, a pesquisa em educação 
que se propõe decolonial deve atentar para a 
realidade corporal, histórica e geográfica de 
seus sujeitos (tanto pesquisadores quanto 
pesquisados). Para que a pesquisa em 
educação seja decolonizada, é essencial que a 
investigação surja das práticas sociais de 
sujeitos situados na ferida colonial. Por isso, 
torna-se imprescindível pressupor a existência 
de fenômenos educacionais nas experiências 
comunitárias, nos movimentos sociais, nos 
quilombos, nas comunidades indígenas e em 
outras formas de sociabilidade que não estão 
necessariamente vinculadas a espaços 
institucionais de origem europeia, como a 
educação escolar e universitária. 

As diretrizes teóricas aplicáveis à educação 
podem iluminar a aplicabilidade das 
alternativas decoloniais na Ciência da 
Informação. Uma pesquisa decolonial nessa 
área, que adota o pensamento de fronteira e 

o diálogo intercultural, deve priorizar as 
realidades locais em detrimento dos contextos 
e conhecimentos globais. Assim, é crucial 
respeitar os loci de enunciação de 
pesquisadores e pesquisados, valorizando os 
fenômenos informacionais de populações 
vulnerabilizadas e socialmente invisibilizadas. 
As investigações decoloniais em Ciência da 
Informação devem, portanto, ressignificar a 
relação dos pesquisadores com os sujeitos e 
objetos de estudo, afastando-se de 
perspectivas metodológicas extrativistas que 
os tratam como meros instrumentos para o 
extrativismo epistêmico. 

Consoante (Santos, 2019), as metodologias 
extrativistas buscam conhecimento como 
matéria-prima de forma unilateral, controlada 
por quem pesquisa e assumindo que as fontes 
podem ser usadas até a exaustão. Tudo que 
não serve é descartado. Nesse sentido, é 
possível considerar que não é possível 
desenvolver estudos decoloniais enquanto se 
objetifica os sujeitos e os campos de pesquisa 
são vistos apenas como espaços de extração 
de dados ou pilhagem epistêmica.  

Santos (2019) categoriza e exemplifica 
posturas metodológicas em dois grupos: 
extrativistas e não extrativistas. 

• Extrativista: Caracteriza-se por um 
envolvimento baixo ou inexistente do 
pesquisador com a comunidade 
investigada. A pesquisa foca na 
extração de dados, conhecimentos e 
saberes, transformando os sujeitos e o 
campo de pesquisa em meros objetos. 

• "Conhecer-com": Distingue-se por um 
envolvimento médio ou moderado do 
pesquisador com a comunidade. 
Busca-se construir conhecimento com 
os locais, inserir-se no campo de 
pesquisa e estabelecer uma relação 
de sujeito para sujeito. As 
metodologias usadas aqui não são 
extrativistas. 

• "Ser-com": Caracteriza-se por um alto 
nível de envolvimento do pesquisador 
com a comunidade investigada, 
transcendendo a relação sujeito-



11 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

sujeito. As metodologias são 
apropriadas para estudos sem 
extrativismo, visando à construção de 
uma ecologia de saberes que integra o 
conhecimento local com o científico. 

A postura extrativista é, portanto, 
teoricamente inconciliável com os estudos 
decoloniais em geral, pois se fundamenta no 
pensamento moderno abissal. As outras duas 
posturas, em contraste, demonstram o zelo e 
o respeito do pesquisador pelo campo de 
estudo e pelos sujeitos ali presentes. Uma 
pesquisa decolonial sobre comunidades 
indígenas ou quilombolas brasileiros, por 
exemplo, exige que o pesquisador encare o 
conhecimento como artesanal. Isso implica 
buscar arranjos teórico-metodológicos que 
respeitem os saberes e as histórias locais 
desses povos, promovendo o encontro da 
academia com esses sujeitos das fronteiras e 
estimulando um verdadeiro diálogo 
intercultural. 

A Epistemologia de Fronteiras desafia o 
próprio fazer do pesquisador, sublinhando a 
importância de uma universidade mais 
diversa. É crucial que a academia seja 
permeada por uma pluralidade de grupos 
sociais, seus saberes, suas experiências 
comunitárias e suas formas de interpretar o 
mundo, pois isso revela seu "privilégio 
epistêmico" e fomenta o pensamento de 
fronteira. A legitimação e a humanização de 
sujeitos fronteiriços na universidade (como 
quilombolas, indígenas e membros de 
movimentos sociais), sejam eles formalmente 
vinculados ou não, como produtores de 
conhecimento ativos e com potencial crítico, 
abre as portas para que a própria instituição 
universitária critique suas bases coloniais no 
ensino, na pesquisa e na extensão. Assim, a 
pesquisa em educação decolonial nutre-se da 
presença desses corpos não convencionais na 
universidade. A democratização dessa 
instituição é uma condição indispensável para 
qualquer práxis de investigação que se 
pretenda decolonial em suas dimensões 
teóricas, epistemológicas e metodológicas 
(Oliveira & Silva, 2021). 

Com base em Santos (2019), a pesquisa e o 
pesquisador em Ciência da Informação devem 
afastar-se de qualquer preconceito em relação 
ao conhecimento, seja ele nacional ou 
estrangeiro, científico ou artesanal. Isso 
implica desarticular hierarquias epistêmicas e 
estimular um diálogo intercultural horizontal. 
Tomemos, por exemplo, um seminário sobre 
"Informação, Ecologia e Meio Ambiente" 
promovido por um Programa de Pós-
Graduação em Ciência da Informação 
brasileiro. A lógica do pensamento moderno 
ocidental tenderia a convidar para a 
conferência doutores em Ciência da 
Informação ou especialistas de outras áreas 
que pesquisam o tema. Contudo, uma 
perspectiva baseada no pensamento de 
fronteira e no diálogo intercultural veria nessa 
ocasião uma oportunidade para convidar um 
representante de uma comunidade indígena. 
Afinal, segundo o intelectual brasileiro 
Leonardo Boff (2022), "eles são nossos 
mestres e doutores no sentimento de 
pertença, de irmandade e de respeito por 
tudo o que existe e vive"ii. Este é um exemplo 
prático da legitimação e da humanização dos 
sujeitos das fronteiras no ambiente 
universitário. 

É, portanto, nesse contexto de inclusão de 
populações vulnerabilizadas na academia que 
a Ciência da Informação pode avançar na 
construção de estudos decoloniais. Isso se dá 
por meio do pensamento de fronteira e de 
diálogos interculturais que valorizem as 
experiências sociais dos sujeitos fronteiriços. A 
salutar experiência da implementação de 
cotas socioeconômicas e étnicas no ensino 
superior e na pós-graduação é um exemplo 
notável dessa inclusão. Conforme Dussel 
(2016), com essa capacidade de fertilização 
mútua e transversal, os pensadores críticos da 
periferia e dos espaços de "fronteira" 
consolidam o fruto do diálogo intercultural. 
Ao organizarem redes de discussão sobre seus 
problemas específicos, o processo de 
afirmação se transforma em uma poderosa 
arma de libertação. O autor considera que 
precisamos nos informar e aprender com os 
fracassos, as conquistas e a justificação, 
mesmo que teórica, do processo de criação 



12 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

diante da globalização da cultura europeia e 
norte-americana, cuja pretensão de 
universalidade deve ser desconstruída a partir 
da perspectiva multifocal de cada cultura. 

Diante disso, podemos considerar que o 
diálogo intercultural e o pensamento de 
fronteira na Ciência da Informação estão 
intrinsecamente ligados ao ato de "ir ao 
encontro" do outro. Isso envolve a busca por 
conhecimento e a compreensão de 
fenômenos informacionais que vão além do 
óbvio. Oliveira & Silva (2021) apontam 
exemplos relevantes das implicações da 
Epistemologia de Fronteiras nas pesquisas em 
educação. Eles citam investigações que 
abordam as práticas formativas de povos — os 
sujeitos fronteiriços — que se organizam para 
educar seus membros a partir de currículos 
próprios. Muitos desses povos chegam a 
constituir universidades, ainda que nem 
sempre reconhecidas oficialmente pelos 
Estados Nacionais onde estão localizadas. Em 
suma, o exercício intelectual decolonial 
representa uma quebra paradigmática com o 
pensamento moderno e com as diversas 
formas de colonialidade. Essa práxis rompe 
com o conhecimento científico universalista e 
se abre para uma desierarquização dos 
saberes, e, consequentemente, para uma 
infinidade de conhecimentos até então 
invisibilizados e silenciados. Nesse sentido, a 
pesquisa em Ciência da Informação decolonial 
é, antes de tudo, e necessariamente, 
antiepistemícida, combatendo a supressão 
total ou parcial de grupos subalternizados em 
seu corpus científico. 

Não obstante, vale salientar que a mera 
inclusão de grupos sociais em situação de 
vulnerabilidade social e seus sujeitos 
fronteiriços nas universidades não é 
suficiente. É imperativo que os cursos de 
Ciência da Informação possam pensar em 
reformulações das grades curriculares, com o 
estabelecimento de disciplinas que forneçam 
arcabouço teórico-metodológico para 
cientistas da informação em processo 
formativo. Ainda no âmbito da pesquisa, é 
possível pensar sobre projetos de pesquisas 
que contribuam para a construção de um 

corpus bibliográfico específico do campo para 
esses estudos. A promoção de eventos 
científicos acerca dessas temáticas, também é 
uma possibilidade, bem como volumes e 
números de periódicos científicos com foco 
nas temáticas decoloniais. No âmbito da 
extensão, projetos que promovam contatos 
de cientistas da informação com sujeitos das 
fronteiras que façam partes de Organizações 
Não Governamentais (ONG), populações em 
situação de vulnerabilidade socioeconômicas, 
movimento sociais, entre outros. 

É oportuno salientar que as exemplificações 
de aplicações do pensamento fronteiriço e do 
diálogo intercultural na Ciência da Informação 
constituem um rol exemplificativo e não um 
taxativo, pois as possibilidades decoloniais no 
campo são muitas e não resumem a estas 
duas lentes teóricas. Sem embargo, não 
importam o nível e a quantidade de iniciativas 
para as ambiências de Ciência da Informação 
que desejam iniciar a implementar tais 
perspectivas teóricas, pois a menor intenção 
de descolonizar o conhecimento no campo e 
as primeiras iniciativas práticas já ajudam na 
constituição de um campo mais heterogêneo, 
diverso e por consequência mais rico do ponto 
de vista epistemológico.  

5 Considerações Finais 

A perene manifestação da colonialidade 
impõe à Ciência da Informação a 
responsabilidade de estabelecer uma 
vigilância epistêmica constante. Essa 
estratégia visa à desconstrução gradual dessa 
conjuntura macrossocial, exigindo uma 
revisão contínua da literatura existente para 
identificar lacunas, oportunidades de 
expansão e atualização de pesquisas. Para que 
esse campo de estudo se torne 
verdadeiramente decolonial e pós-abissal, é 
imprescindível que seus pesquisadores 
demonstrem a coragem de se aproximar das 
fronteiras, estabelecendo diálogos com 
aqueles que tradicionalmente seriam 
excluídos dos debates infocomunicacionais. 
Isso significa pensar "fora da caixa", buscando 
referências teóricas além do cânone científico. 
A janela decolonial oferece uma oportunidade 



13 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

singular para que a Ciência da Informação em 
cada país, seja do Norte Global ou do Sul 
Global, reflita a identidade de seu povo e suas 
idiossincrasias. 

Anseia-se, com fervor e esperança, que os fios 
do diálogo teórico-epistemológico se 
entrelacem em tapeçarias mais ricas e 
complexas, transcendendo as amarras de uma 
visão meramente dual. Que se erga, em seu 
lugar, uma perspectiva holística, onde cada 
aspecto se complementa, como notas em uma 
sinfonia que concede plenitude ao 
conhecimento. Nessa busca por horizontes 
mais vastos, não se pode relegar ao 
esquecimento a intrincada urdidura da 
conjuntura histórica, cultural, econômica e 
social. Pois são esses os pilares, as raízes 
profundas, que moldam a arquitetura do 
pensamento e a própria tessitura da 
construção teórica decolonial. É nesse fértil 
terreno que a reflexão floresce, 
impulsionando-nos a desbravar caminhos 
ainda não trilhados no vasto universo do 
saber. 

Para que essa visão floresça e se enraíze 
profundamente, reitera-se a imperatividade 
de nutrir o solo do conhecimento. É 
fundamental o fomento a eventos científicos, 
onde mentes pesquisadoras se encontram 
para trocar saberes; o impulso a grupos de 
pesquisa, forjando novas descobertas; a 
criação de números especiais de periódicos, 
dedicados a desvendar as nuances dessa 
temática; e, sobretudo, a integração desses 
debates nas ementas dos cursos de Ciência da 
Informação. São essas e outras ações que que 
podem fortalecer e aprofundar as bases para 
que novas perspectivas teóricas possam 
emergir e transcender fronteiras. É por meio 
desse cultivo constante que o pensamento se 
expande, desvendando horizontes ainda não 
explorados e pavimentando o caminho para 
um saber cada vez mais vasto e 
interconectado. 

6 Referências 

Alves, F. A. (2025). A Colonialidade do saber na 
Ciência da Informação no Brasil: influências 
dos outsiders no processo de institucionali-

zação sociocognitiva [tese de doutorado, Uni-
versidade Federal da Paraíba].  

 

Bachelard, G. (2006). A epistemologia. Edições 70. 
 
Damasceno, M., Amorim, G. & Cardoso, D. (2022). 

Modernidade/colonialidade/decolonialidade: 
perspectivas teóricas e históricas. Revista TEL, 
13(1), 12-27. https://doi.org/10.5935/2177-
6644.20220002. 

 
De Lissovoy, N., Fregoso Bailón, R. O., & Maia, F. G. 

(2021). Colonialidade: dimensões-chave e im-
plicações críticas. Revista X, 16(1), 101–117. 
https://doi.org/10.5380/rvx.v16i1.78401. 

 
Dussel, E. (2016). Transmodernidade e intercultu-

ralidade: interpretação a partir da filosofia da 
libertação. Sociedade e Estado, 31(1), 51–73. 
https://periodicos.unb.br/index.php/sociedad
e/article/view/6079. 

 
Freire, P. (1970). Pedagogia do oprimido. Paz e 

Terra. 
 
Grosfoguel, R. (2016). A estrutura do conhecimen-

to nas universidades ocidentalizadas: racis-
mo/sexismo epistêmico e os quatro genocí-
dios/epistemicídios do longo século 
XVI. Sociedade e Estado, 31(1), 25–49. 
https://periodicos.unb.br/index.php/sociedad
e/article/view/6078. 

 
Grosfoguel, R. (2008). Para descolonizar os estudos 

de economia política e os estudos pós-
coloniais: transmodernidade, pensamento de 
fronteira e colonialidade global. Revista Críti-
ca de Ciências Sociais, (80), 115–147. 
https://doi.org/10.4000/rccs.697. 

 
Mignolo, W. D. (2017). Colonialidade: o lado mais 

escuro da modernidade. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais, 32(94), e329402. 
https://doi.org/10.17666/329402/2017. 

 
Mignolo, W. D. (2003). Histórias locais / projetos 

globais: colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Editora UFMG. 

 
Missiato, L. A. F. & Missiato, H. M. (2022). A colo-

nialidade do saber em pós-graduações stricto 
sensu: a emergência da decolonização das 
epistemologias do conhecimento. Realis, 
12(1), 95-115. 
https://doi.org/10.51359/2179-

https://doi.org/10.5935/2177-6644.20220002
https://doi.org/10.5935/2177-6644.20220002
https://doi.org/10.5380/rvx.v16i1.78401
https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/view/6079
https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/view/6079
https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/view/6078
https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/view/6078
https://doi.org/10.17666/329402/2017
https://doi.org/10.51359/2179-7501.2022.249760


14 

XI Encontro EDICIC Ibérico 
10, 11, 12 de novembro de 2025 - Porto - Portugal 

Formação e investigação em Ciência da Informação: Oportunidades e Desafios 

7501.2022.249760. 
 
Oliveira, D. B. & Gomes, R. C. (2021). Epistemologia 

de fronteiras em Walter Mignolo: com-
preensão, críticas e implicações na pesquisa 
em educação. Educação e Filosofia, 35(74), 
643–677. 
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2
021-55175. 

 
Oliveira, G. A. & Silva, É. (2021). “Tudo isso é Con-

versa para Comer sem Trabalhar”: capoeira, 
resistência decolonial. Folha de Rosto, 7(1), 
161-176. 
https://doi.org/10.46902/2021n1p161-176. 

 
Quijano, A. (2009). Colonialidade do poder e classi-

ficação social. Em B. S. Santos, & M. P. Mene-
ses, (Orgs.), Epistemologias do Sul (pp. 73-
118). Cortez Editora. 

 
Rabaka, R. (2010). Against epistemic apartheid: W. 

E. B Du Bois and the disciplinary decadence of 
sociology (Contra o apartheid epistêmico: 
W.E.B. Du Bois e a decadência disciplinar da 
sociologia). Lexington Books. 

 
Santos, B. S. (2019). O fim do império cognitivo: a 

afirmação das epistemologias do Sul. Autênti-
ca Editora.  

 
Santos, B. S. (2007). Para além do pensamento 

abissal: das linhas globais a uma ecologia de 
saberes. Novos Estudos CEBRAP, (79), 71–94. 
https://doi.org/10.1590/S0101-
33002007000300004. 

 
Silva, F. P., Baltar, P., & Lourenço, B. (2018). Colo-

nialidade do Saber, Dependência Epistêmica e 
os Limites do Conceito de Democracia na 
América Latina. Revista de Estudos e Pesqui-
sas sobre as Américas, 12(1), 68-87. 
https://periodicos.unb.br/index.php/repam/a
rticle/view/15980. 

 
NOTAS 
1 Este trabalho foi realizado no escopo das 
atividades do Projeto “Socialização do Método do 
Estudo Imanente em Informação”, Chamada 
CNPq/MCTI Nº 10/2023, sob a supervisão do 
Professor Doutor Edivanio Duarte de Souza. 

 

i Conforme Ulloa e Guimarães (2019), o termo 
“periferias existenciais” foi cunhado pelo Papa 
Francisco para caracteriza as ambiências onde o 

 

discípulo cristão encontra os pobres e as pessoas 
que sofrem as chagas da vida. 
 
ii Entrevista disponível em: 
http://ihu.unisinos.br/categorias/620881-povos-
indigenas-nossos-mestres-e-doutores-artigo-de-
leonardo-boff. Acesso em 10 de julho de 2025. 

https://doi.org/10.51359/2179-7501.2022.249760
https://doi.org/10.46902/2021n1p161-176
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300004
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300004
http://ihu.unisinos.br/categorias/620881-povos-indigenas-nossos-mestres-e-doutores-artigo-de-leonardo-boff
http://ihu.unisinos.br/categorias/620881-povos-indigenas-nossos-mestres-e-doutores-artigo-de-leonardo-boff
http://ihu.unisinos.br/categorias/620881-povos-indigenas-nossos-mestres-e-doutores-artigo-de-leonardo-boff

